

An Exploration of Consciousness with the Dalai Lama,

法蘭西斯、可凡瑞拉(Franciso Varela)英文編輯

楊書婷、姚怡平譯(2004)

台北:四方書城有限公司

# 今日授課內容:

- 1.前言:般若經云:「菩薩者, 一切善法應當學。」
- 2. 天台宗:外方便【二十五種前方便】:
- · Ex:第三、棄五蓋:3. 棄睡眠蓋
- 第四、調五法:2.調睡眠者
- 3. 佛法(出世間法)與世間知識學問(世間法)的結合:

#### 1.1 禪觀的三個主要部份:

- 1.前行(Foundation):依智者大師的《小止觀》的「二十五種前方便」、及《釋禪波羅密》的「前方便第六」、《摩訶止觀》的「第六、方便」
- · 2.正行(Formal Practice or Engagement):正修止與觀
- · 3.結行 (Dedication):發願與迴向

#### 1.2 前行 (Foundation):

- A.外方便 (External Preparation):
  - 【二十五種前方便】:第一、具五緣 第二、訶五欲 第三、棄五蓋 第 四、調五法 第五、行五法
- · B.內方便(Internal Preparation): 第六、正修 第七、善發 第八、覺 魔 第九、治病 第十、證果

#### 1.3 外方便【二十五種前方便】:

- 關於詳細內容,請看:
- 智者大師的《小止觀》的「二十五種前方便」、
- 及《釋禪波羅密》的「前方便第六」、
- •《摩訶止觀》的「第六、方便」。

### 1.4外方便【二十五種前方便】:

- •第一、具五緣:
- 第二、訶五欲:
- 第三、棄五蓋:
- 第四、調五法:
- 第五、行五法:



#### 1.5第三、棄五蓋:

- 1. 棄貪欲蓋
- 2. 棄瞋恚蓋
- 3. 棄睡眠蓋
- 4. 棄掉悔蓋
- 5. 棄疑蓋



#### 1.6第四、調五法:

- 一調食者、
- 二調睡眠者、
- 三調身、
- 四調息、
- 五調心。



# 2.1 参考書目: 【世間學】

- · 1. 明、劉伯溫著,姚文祺與程瑞麟編纂(2000)《斷夢秘書:真本占夢秘法》,台北:武陵出版有限公司。
- 2.Stephen Segaller & Merrill Berger 《夢的智慧》(The Wisdom of Dream) (2000),曾廣志等譯,台北:立緒出版社。

### 2.2 参考資料 DVD: 【世間學】

- 3. 【Discovery DVD】:《夢的解析》Great Books IV: Freud's Interpretation of Dreams.
- 4. 【 Discovery DVD 】:《夢的力量》 (Power of Dreams) (No.1~3)
- No.1:「神聖的世界」(Sacred Sleep)
- No.2:「潛意識分析」 (The Search for Meaning)
- No.3:「靈感與創作」(The Creative Spark)
  - 5. 【 Discovery DVD 】:《快樂的力量》 (Science Frontiers: Pleasure Power)

# 2.3 参考資料: 【出世間學】

- 1.《瑜伽、神修、禪觀》(1997)李開濟著,台北:文津出版社。
- 2. 《生與死的禪法》(2005)談錫永著,台北:全佛出版社。
- 3. 《中有聞教得度密法》(1991) 趙洪 濤譯,台北:新文豐出版社。
- 4. 《那洛六法》(Six Yogas of Naropa),台北:庵阿口牛出版社。

# Chapter 1:自我之內有什麼?

- 1.自我是什麼?自我 (self; myself) 具有 精神與道德的重要性。
- 2.自我擁有兩種型態的專注力與反思力:
- A. 自我控制 (Self-Control)
- B.自我探索 (Self-Discovery)



### Chapter 1:自我之內有什麼?

- B.自我探索 (Self-Discovery)
- 1.探索:省視自己的靈魂與生命
- 2.自我表達很重要:藝術是最佳的語言
- 3.西方道德與政治生活的最重要價值: 自由(Freedom): ex:不自由,無寧死。



# Chapter 2:身睡,腦不睡

- · 講題(Topic): 睡眠與夢境中的大腦
- 1.睡覺時在幹嘛?
- 2.活躍的快速動眼期
- 3.鮮明的夢境
- 4. 驚人的睡眠進化論
- 5.人為何要睡覺?



### Chapter 2:身睡,腦不睡

- · 講題(Topic): 睡眠與夢境中的大腦
- 6. ※西藏如何看待夢境?
- 7. ※睡眠:預演死亡
- 8. ※修行的動機與努力
- 9.睡眠、性高潮、死亡
- 10. ※覺察空性



#### Chapter 2:睡眠的三大特色 (pp.26)

- 1920年,法國科學家:亨利皮隆(Henri Pieron)提出主流的現代睡眠的觀點:
- 1.睡眠是週期性的生理需要
- 2.睡眠有自己的內在韻律: ex:日夜的生理週期、體溫控制。
- 3.睡眠的特色,就是運動與感覺機能的 消失。←佛法的角度而言:六根的功 能,暫時降到最低的程度。

# Chapter 2:1.睡覺時在幹嘛?

- 1.睡眠有自己的內在韻律: ex:日夜的生理週期、體溫控制→多半是獨立自主的進行。
- 2.睡眠的週期性→以腦波圖為研究根據分為兩類:
- (1) 非快速動眼期:階段:1→2→3→4
- (2)快速動眼期(階段回溯;逆理睡眠):
  階段:4→3→2→1>>個體會作夢
  - 3. 唯一不變的是:每一個階段都不能跳過

# Chapter 2: 2.活躍的快速動眼期

- (2)快速動眼期:階段:4→3→
  2→1>>個體會作夢
- ○三種特色,可作為清楚的判斷標準:
  - 1.清醒的腦波圖
  - 2.眼動圖
  - 3.平坦的肌電圖



### Chapter 2: 3.鮮明的夢境

- ◎睡眠的大腦模式 → 夢境狀態:相互影響的。Ex:實驗內容:那個階段被叫醒?
- · (1) 非快速動眼期:個體也會作夢>>短暫 的幻想片段。Ex:日有所思,夜有所夢。
- (2) 快速動眼期(階段回溯):個體會作夢 >>產生生動、視覺性,有故事情節的夢 境。 Ex:有啟示性、或有意義性的夢境。
- · Ex:在無上瑜伽的前行灌頂中:喝甘露水、手臂上綁金剛繩、枕頭下放吉祥草→發願與祈夢→此種夢是真實而有意義的,並非虛幻。

# Chapter 2: 4. 驚人的睡眠進化論

- 1. 驚訝的是發現:其他靈長類動物的睡眠模式,幾乎和人類一樣。
- (1.)睡眠的方式不同:躺著、站著、趴著等等
- · (2.)睡眠的時間長短不同:3-12hrs
- 2.一切時都在作夢:
- ·無庸置疑地,比爬蟲類更高等的動物,都要睡覺,並且在三個時期(快速動眼期睡眠、 非快速動眼期睡眠、清醒時期),都會作夢。

# Chapter 2:5.人為何要睡覺?

- · Q1:人為何要睡覺?
- · A1:理由有二:
- 1)養精蓄銳,或補充精神。
- · 2)睡眠時的作夢,提供更多的空間, 讓人對白天的有些狀況,可以重新想像、重新構思、重新再思考。
- · Q2:西藏佛教如何看待夢境?

#### Chapter 2: 6.西藏如何看待夢境?

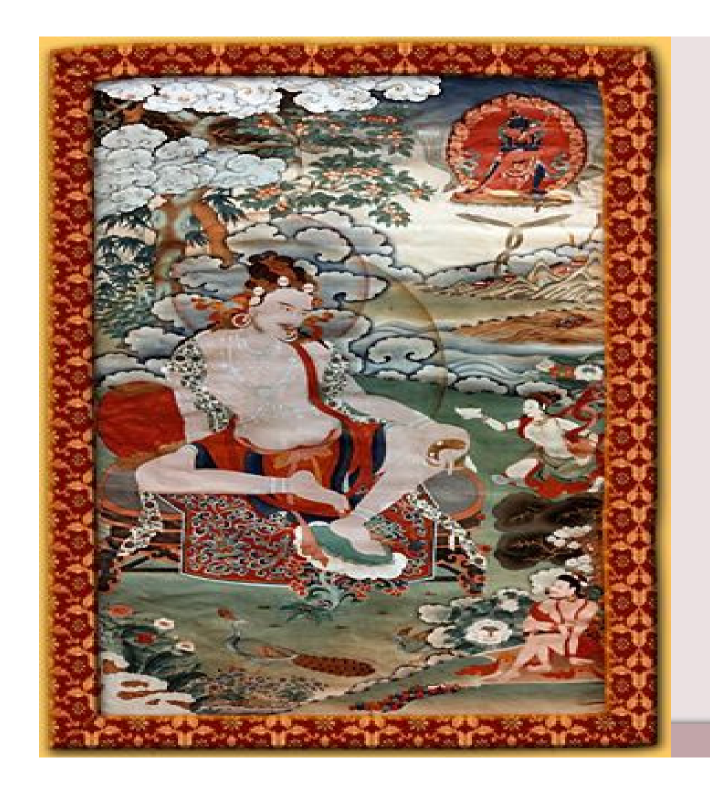
- 白教五祖: (印度) 帝洛巴(Tilopa)→那洛巴(Naropa) → (西藏) 瑪爾巴(Marpa) →密勒日巴(Milarepa) → 岡波巴 (Gampopa)
- 那洛六法: Six Yogas of Naropa
- 1. 拙火 2. 遷識
- 3.睡夢 4.幻身
- 5. 光明 6. 中有 (中陰)





白教五祖



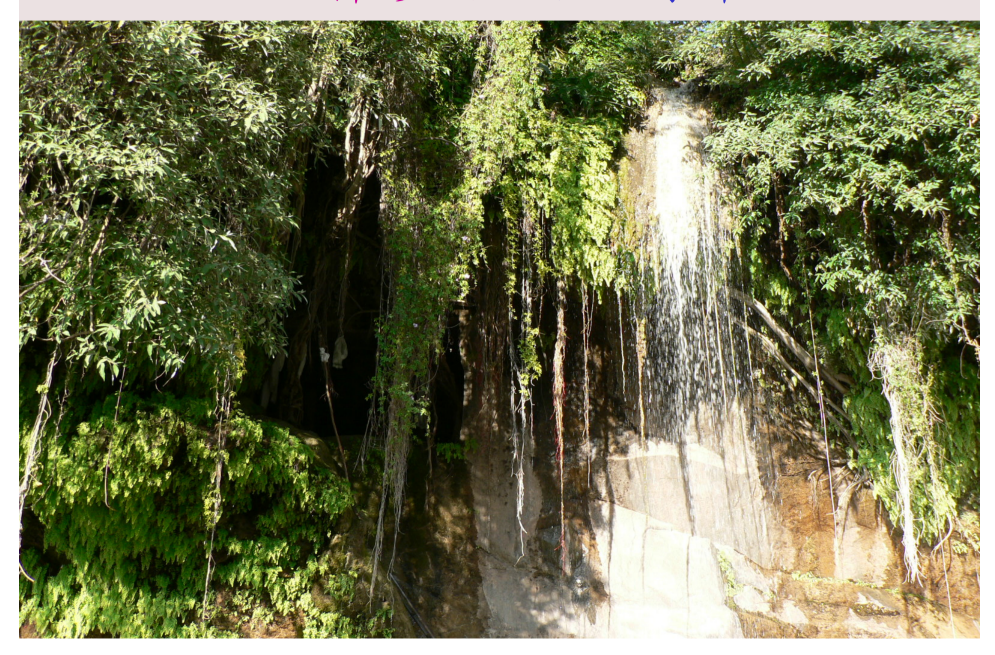


(Tilopa, 98 8-10 69) 五祖: 01 帝洛巴

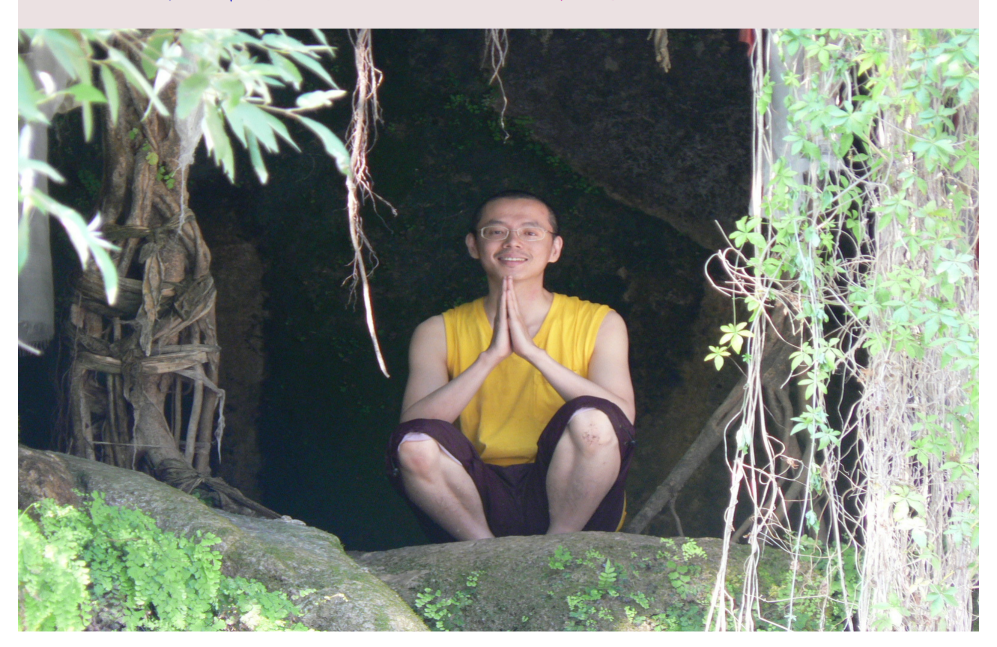
# Tilopur Ani Gompa, India



# 左:禪修洞。右:瀑布



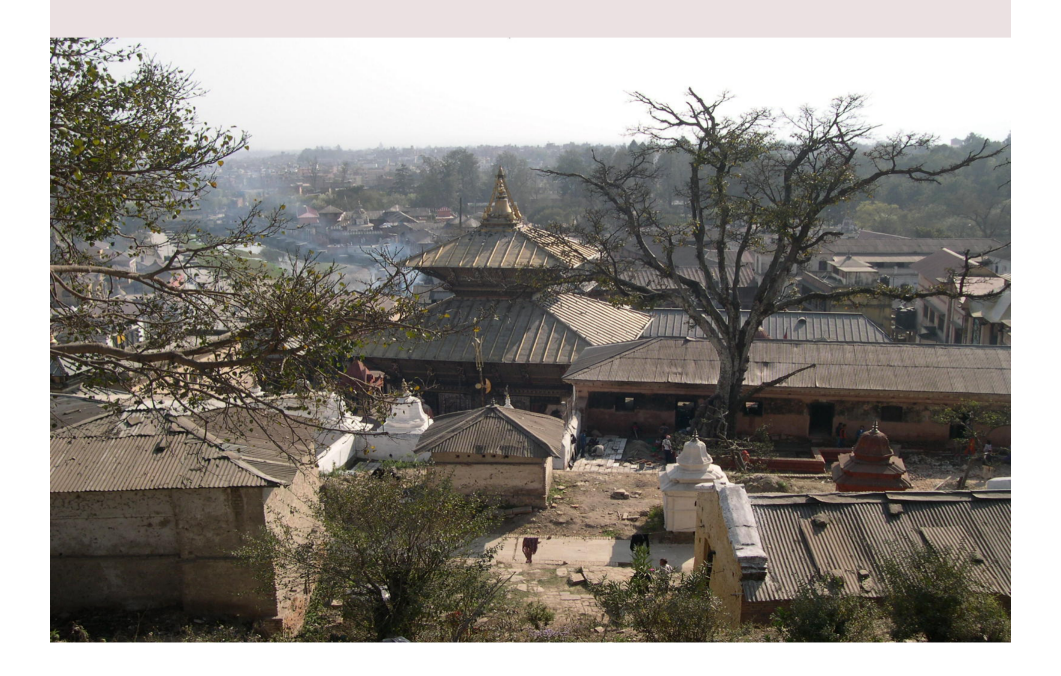
### 在禪修洞內:誦極樂淨土迴向文

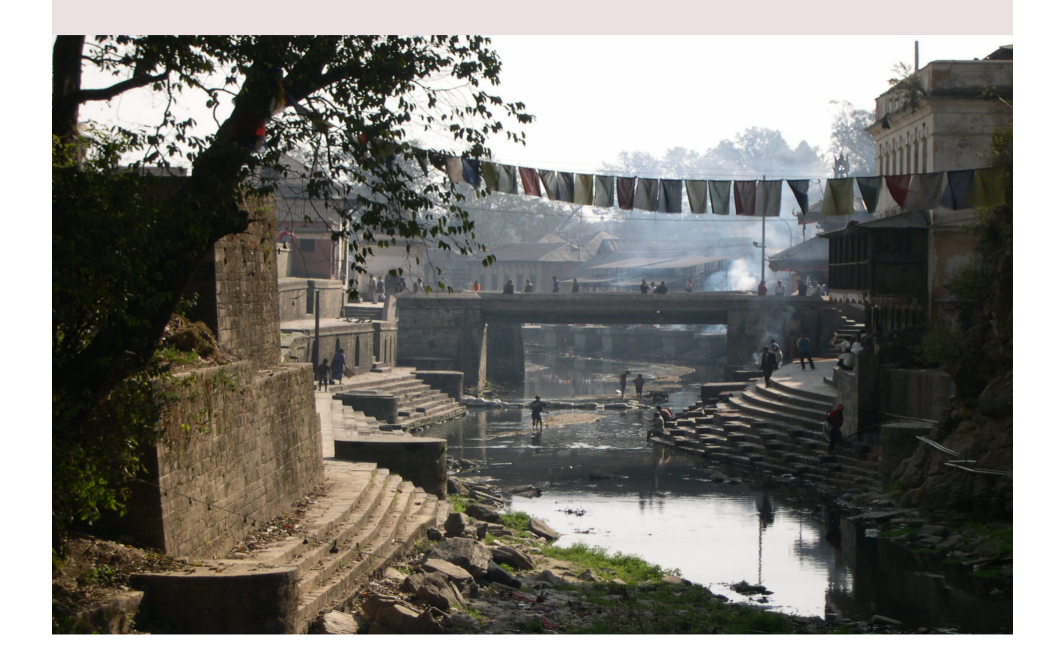


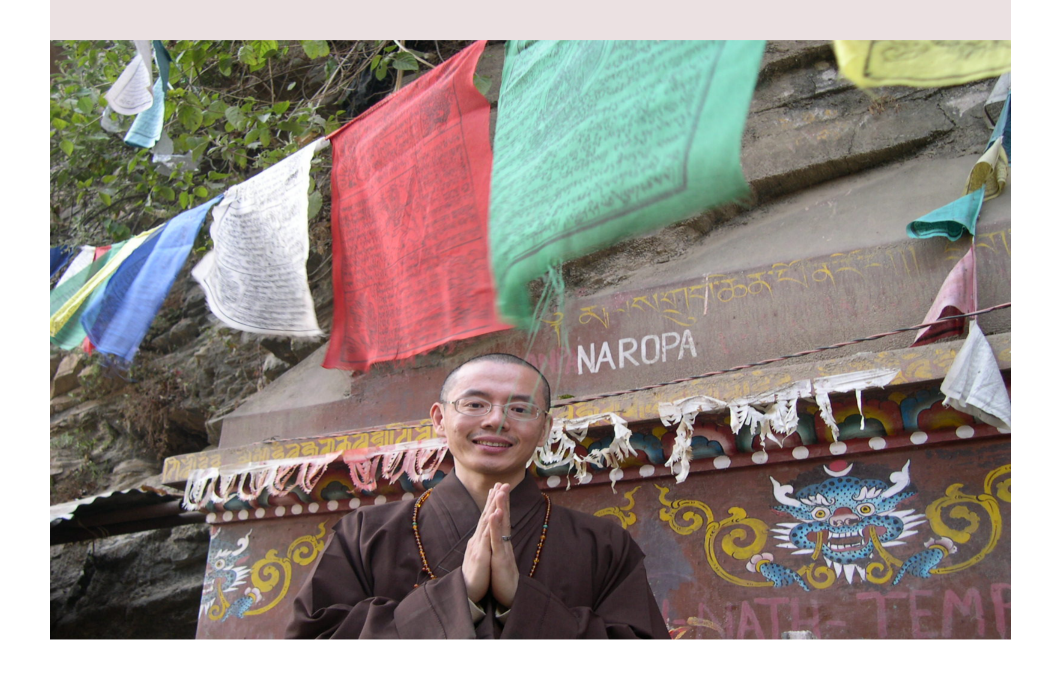


製作酥油燈的木杵帝洛巴祖師在山洞

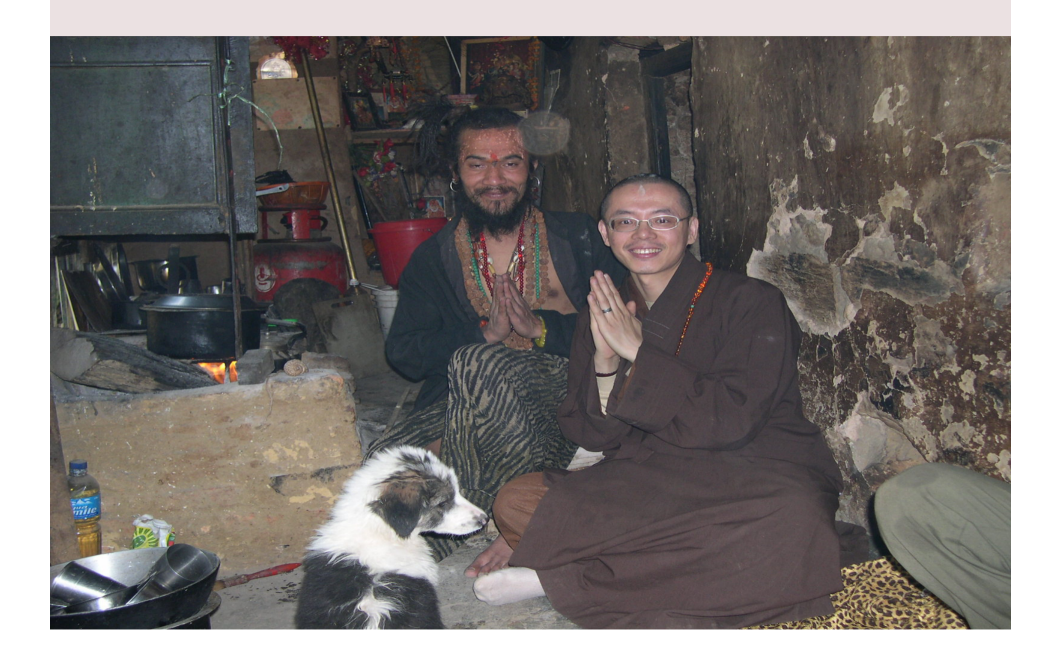
















# Chapter 2: 7. 睡眠: 預演死亡 (pp.43)

- Q1: 冥想(禪定): 屬於清淨心→繼續 訓練清淨心
  - 性高潮:屬於不清淨心→轉化為清淨心
- A1:讓身體的氣,改變有三種方式: (pp. 246)
  - (1)自然的生理過程
  - · (2) (因) 特定禪修的結果→ (果) 氣的改變 ex: 藏傳佛教: 氣脈明點的修持
  - (3)透過性交的行為:這點要非常小心與謹慎,因為迷與悟,就在一念之間。

# Chapter 2: 7. 睡眠: 預演死亡(pp.44)

- Q2 & A2:
- 1. 淨光 (clear light): pp.247
- 2.死亡八相(eightfold process of dying)或 分解八相(eightfold process of dissolution): pp.243
- 3.附錄一:死亡過程與中陰狀態:pp.237
- 4. 看回原來的問題: pp.44

# Chapter 2: 7. 睡眠: 預演死亡(pp.45)

- Q3 & A3:
- 1.淨土宗:「蓮華觀想法」:青、黃、赤、白等四色
- 2.四部瑜伽:
- (1) 事部 (2) 行部 (3) 瑜伽部
- (4) ※無上瑜伽部 (Highest Yoga Tantra)
- 3.睡夢瑜伽,本身就是一種完整的修持

# Chapter 2: 7. 睡眠:預演死亡

- Q4&A4: 看法不同:(pp.45)
- •1. 自然顯現:人本具佛性,所以不需太多的準備
- 2. 有條件性的:藏傳佛教的系統:四加行十有四部瑜伽的前三部為基礎十止與觀的工夫→才能教授與修持睡夢瑜伽。
- · 3. 印度的瑜伽士:每天練瑜伽→隨時放 鬆身心→修持睡夢瑜伽

# Chapter 2: 7. 睡眠: 預演死亡

- Q6&A6: (pp.46)
- 五種氣: ex:
- 上行氣:以腰為分界點,在上半身所流動的各種氣。
- 下行氣:以腰為分界點,在下半身所流動的各種氣。
- 遍行氣:在身體各部位,無所不在

# Chapter 2: 7. 睡眠: 預演死亡(pp.47)

- · Q8&A8:醫學界與佛教界,對「死亡定義」與 「臨終現象」看法有很大的不同:
- ○佛教界認定的「死亡定義」:
- •1.心跳結束:心電圖
- 2. 呼吸減弱到停止
- 3. 腦部活動停止: 腦波圖
- 4. ※ 體溫冷透
- 5. ※四大徹底分離
- ·○醫學界的「死亡定義」:No.1--3





文武百尊(忿怒尊)中陰身:

# Chapter 2: 7.睡眠:預演死亡

- · 小結:【心宏法師補充】(pp.48)
- ○禪修者,不但有腦波,也有光波。
  - 腦波←來自生理的作用
  - 光波←來自念力的修持
- ○事實上,有許多人未知的活動,在繼續進行著。ex: (1)身心本身
  - (2)人←→周遭的事物
    - (3)人←→周遭的人
  - (4)人←→一切的外境



# Chapter 2: 8. 修行的動機與努力

- Q1&A1: (pp.48)
- 努力:有意識→作意
- 不予努力:身心放鬆→無作意
  - Q2&A2: 兩種不同的修持:
- (1)從粗重身,分離出微細的睡夢身
- (2)培養經歷睡眠淨光的能力
  - ○認出夢境→刻意轉變夢境→控制夢境

# Chapter 2: 9.睡眠、性高潮、死亡

- · 【補充資料】: (pp.49)
- 印度哲學中生命的四大目標:
- 1. 健康 2. 財富
- 3. 性爱 4. 永生
- ○南傳與北傳:採取否定的態度
- ○藏傳:採取接受並轉化的態度
- ○見本書pp.174「性愛修行法正解」

#### Chapter 2: 9.睡眠、性高潮、死亡

- ·【補充資料】(pp.50):大圓滿的教法中
- ·Q:何時自性會顯現,而應如實觀照它?
- · A:1.發生意外事件: ex:車禍
- 2.受到驚嚇時:一般人不易察覺1&2
- 3. 男女作愛時:當性交而達到高潮時(大樂生起);但是一般人,都迷失在肉體的享樂中。
- 4.死亡時:當四大分離時,紅白明點相互消融時
- 一般人:進入昏迷狀態
- 修行者:依止觀的工夫,清楚地身心分離之

#### 

- ·○對於「無我法(人無我、法無我)」的深入體悟與禪修
- ○分別此三種概念的差異:
- · 1.認知(understanding):與一般的感覺 (feeling)、情緒(emotion)(包含真心與妄 心)等相連接著
- 2. 覺察(recognize; identify): 與覺性 (awareness) 相關連
- · 3. 意念(mindfulness):透過冥想或禪修,看到 自己的念頭,如流動的河水
- ○人類目前科學的局限:無內容的覺察?無內容的認知?



止觀的過程 九住心



#### Chapter 3: 佛教中有潛意識嗎? (pp.72)

- ○心識的兩種狀態:
  - 1. 顯明的: appearing mindfulness
  - 2.潛藏的: hidden mindfulness
- ○兩種障礙:
  - 1.煩惱障: obstacle of defilement
  - 2.所知障: obstacle of mis-understanding
- ○中觀派的論書把「習性」分為兩種:
  - 1.回想:
  - 2. 激發:



#### Chapter 3:根本識是潛意識嗎? (pp.81)

- ○部派佛教 (ex:阿毗達磨論=俱舍論) →→ 唯識學派:
- ○阿賴耶識(第八識、所知依) = 含藏識=根本識:從道德上而言,根本識是中性的
- ○根本識與潛意識最大的不同:
  - ·根本識:顯明的 (appearing mindfulness) →→顯現於日常的身、口、意的行為中
  - · 潛意識: 潛藏的 (hidden mindfulness) →→ 必需透過夢境、催眠才能顯現
- ○pp.91:很重要的小結與建議

# Chapter 4: 掌握夢境

- 1. 清明夢:我知道我在作夢
- 2. 清明夢的特色
- 3. 見證夢: 旁觀我的夢
- 4. 佛教如何看待自我?
- 5. 「我」的感覺



# Chapter 4: 掌握夢境

- 6. 解脫煩惱,追求快樂
- 7. 不斷變化的心識
- 8. ※心識:一切的根本
- 9. ※化睡眠為修行
- •10. ※善用化現身修行
- •11. ※修持睡夢瑜伽



# Chapter 4:1. 清明夢:我知道我在作夢

- · ○具有較高程度的自我觀照(pp.99) ← 「淨心覺照」
- ·○【心宏法師的法語】:自我觀照的三 大條件:
- 1. 止的工夫:調伏自己的心念
- 2.觀的工夫:安住自己的心念
- 3.對空性的體悟:覺瞭心念的本質



# Chapter 4:1. 清明夢:我知道我在作夢

- Good Question: (pp.99)
- ·Q:睡夢期間的慈悲,與清醒狀態的慈悲,是否有不同?
- A:???



# Chapter 4:1. 清明夢:我知道我在作夢

- ·Q:睡夢期間的慈悲,與清醒狀態的慈悲,是否有不同?(pp.99)
- · A: 1.凡夫 2.聲聞 3.佛菩薩
- 睡夢期間的慈悲:
- 清醒狀態的慈悲:



# Chapter 4: 2. 清明夢的特色

- 1. 身體的平衡
- 2. 情感的平衡
- 3. 身體的方位感十智商
  - 4. 冥想
  - 5. 複雜的空間技巧
    - 6. 清醒意象
    - 7. 性格特色



## Chapter 4: 2. 清明夢的特色

- ·Q:如何提昇夢中的清明性?
- · A:1. 睡前保持清明的意願ex:明天幾點起床
- 2. 用冥想來增加夢中的清明性
- 3. 念佛或持咒:訓練自我的心念
- 4. 觀想佛、菩薩的本尊或壇城:但不要太強的作意
- 5. 放鬆身心,修數息觀
- 6. 修大手印的無相法門:無相與無念

## Chapter 4: 3. 見證夢:旁觀我的夢

- ○個案分析的四個階段: (pp.102-104)
- 1.夢境有「彼、此」的對立概念
- 2.夢境無「彼、此」的對立概念
- 3.夢境變短了
- 4.內心充滿醒覺感→見證夢境
- ○1.清醒 → 1.死亡(pp.105)
- 2.睡眠←→ 2.中陰
- 3.夢境←→ 3.入胎



#### Chapter 4: 4. 佛教如何看待自我?09/Feb., 2006

- ○依照佛教四聖諦的角度,自我概念的形成: 【心宏法師所整理】
- 【止的工夫】:自己→A.感到痛苦 (feeling suffering)
- 【觀的工夫】:自己→ B.尋找去除痛苦的方法 (finding solutions of removing your own suffering)
- 【對空性的體悟】:自己→ C.觀察生起痛苦的內在原因 (observing the internal arising cause of suffering)

## Chapter 4: 4. 佛教如何看待自我?

- ○非佛教徒的想法:有個永恆不變的自我存在。
- ○佛教徒的正見:沒有個永恆不變的自我存在。
- 1.部派佛教:心識=自我
- 2.瑜伽行派:根本識=自我
- 3.中觀應成派:五蘊的身心=自我所經歷的
- 4.中觀應成派:龍樹菩薩在《寶曼論》云:一個人 ≠ 六種元素之一≠六種元素之總集。
- •【不一亦不異】:.我只是因緣合和的假名安立。
- ○事實上,當前許多佛弟子的見解是混搖不清的

## Chapter 4: 5. 「我」的感覺

- ○1.【能觀的心】
- :: 我覺得......(I feel that....,
- or I'm thinking that....,)
- 【所觀的境】
- :我的感覺是…(so my feeling is……)
- ○2.自我=行為者=經歷者
- ○3. 【自我】: A.自我感 → B. 動機→ C.經歷
  - → D.記憶 → E.習慣與習性→ F.個性與特質

# Chapter 4: 5. 「我」的感覺

- ○4.強烈的自我感→產生人我、是非的對立= 這就是利害衝突的根源。
  - · A. 負面效應: 瞋恨、嫉妒、報復、仇恨等等的生起
  - · B. 正面功能: 決心+努力→自信+強烈意願
  - · ex:中國人所謂:人定勝天
- ○5.三種不同的自我理解的方式:
- · A.將自我理解為真實存在→屬於常見者
- B.將自我理解為非真實存在→屬於斷見者
- · C.不作任何區別性的理解→屬於無記者

- ○心念變化的過程:心mind (心念mindfulness) →動機(motivation) → 意圖(intention) ← → 渴望 (desire; ambition)
- ○心念 (mind) ←→動機(motivation): 在互動的過程中,影響的因素,至少有四為主因:
  - 1. 見解(view):正確或不正確 (not correct view)
  - · 2. 思考模式(thinking pattern):樂觀或悲觀
  - · 3.習性(past habits):屬過去式的造作多:利他的或 自私的
- · 4.習慣(present behaviour):屬現在式的薰習:適當的或不適當的

- · ①追求的目的:解脱(liberation)證悟(complete enlightenment)
- · ○1. 【心性】心的自性:the nature of mind ←→
- 2. 【心智】心智活動的本質:the essence of mental activity ←→
- 3. 【方式】溝通的方式或途徑: the ways (or approach) of communication ←→
- 4. 【態度】討論與處理事務的態度:the attitudes of discussion and arrangement ←→
- 5. 【動機】當下內在心念的動機:the present motivation of inner mind.

- ・ 追求的目的:解脱 (liberation) 證悟 (complete enlightenment)
- ○1. 【心性】心的自性:【在精進的閉關修持】
- 2. 【心智】心智活動的本質:※【在止觀的禪修中】
- 3. 【方式】溝通的方式:【日常生活的三業運作中】
- 4. 【態度】處理的態度: 【日常生活的三業運作中】
- 5. 【動機】當下的動機: 【日常生活的三業運作

- ○追求的目的:
- •解脫(liberation):從每日的、內在念頭的訓練與修持,特別是除去內在的煩惱:the daily practice of your internal mindfulness, especially from removing inner defilements.
- 證悟(complete enlightenment):從持續不段地、生生世世至少累積三種功德:出世般若空慧、廣大平等的慈悲心、無有窮盡的願行:from continuous increasing merits of three major points: *ultimate wisdom, universal compassion and, endless practices and vows*。

- ○轉化自心:
- 1. 說一切有部:知覺的心←→× 沒有媒介 ←→被知覺的對象 (客體)
- · 2. 經續派與中觀派:知覺的心↔→○有媒介 ←→被知覺的對象(客體)ex:感官訊息
- ○轉化自心:從沒有強烈的比較心、得失心下手;因為得失與比較,就是嫉妒的根本誘因==心念輪迴的根源
- ·○常常觀照自己:世間與出世間的一切境 (人事物)是如夢如幻地不真實的 →產生 很大的覺性

#### Chapter 4: 7. 不斷變化的心識

- ○華嚴經云:「若人欲了知,三世一切佛; 應觀法界性,一切唯心造。」
- ○每日修持的重點:訓練自己的心念。
- •【網站上:心宏法師的法語】:如今天所發的講義
- ○所以禪修是佛法生命的核心。
- · ○Ex:白教的波卡仁波切 (Bokar Rinpoche) 在一生中修過三次的三年三個月的閉關 (共 十年)。Ex:為父親發願與迴向

#### Chapter 4: 7. 不斷變化的心識【書籍推薦】:

- 1) Bokar Rinpoche, Meditation Advice to Beginners, USA: Clear Point Press
- 2) Bokar Rinpoche, Opening the Door to Certainty, (the ninth Karmapa's work titled The Ocean of Certainty as an introduction to meditation practice) USA: Clear Point Press.
- 3) Pointing Out the Dharmakaya of *the Ninth Karmapa Wangchug Dorje* (2001), by Thrangu Rinpoche & Geshe Lharampa, trans., by Yeshe Gyampso, India:Sri Satguru Publications.

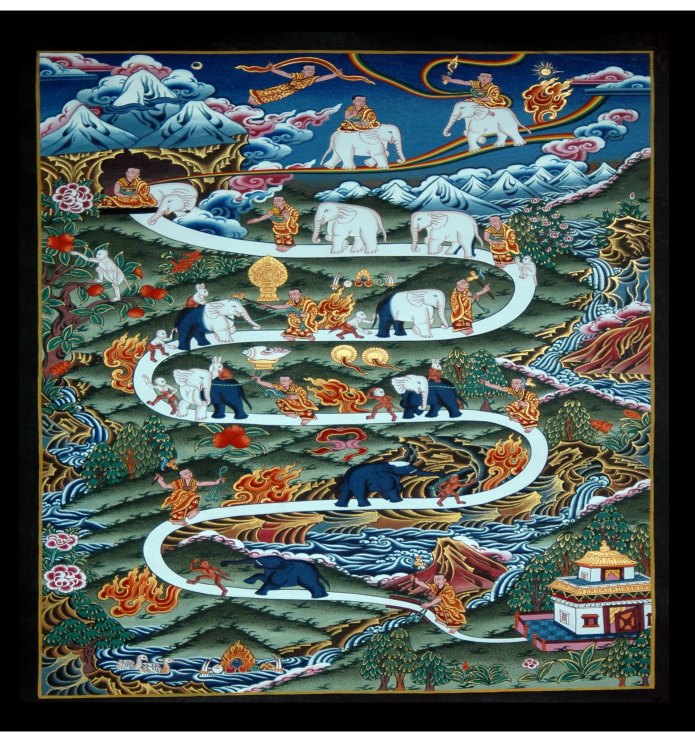
#### Chapter 4: 7. 不斷變化的心識

- ○禪修的訓練:印度、西藏、中國的禪修都 重視「九住心 (the Nine Stages of Placing the Mind)」的學習與訓練。
- Ex:中國禪宗的十牛圖
  - ○十牛圖的內容:宋代廓庵禪師《十牛圖頌》
  - 1. 尋牛 2. 見跡 3. 見牛 4. 得牛 5. 牧牛
  - 6. 騎牛歸家 7. 忘牛存人 8. 人牛俱忘
  - 9. 返本還源 10. 入?垂手

#### Chapter 4: 7. 不斷變化的心識

- · ○「十牛圖頌所展示的禪的實踐,與終極關懷」
- 吳汝鈞、香港浸會學院副教授
- 中華佛學學報、第4期、頁313~339





止觀的過程 九住心

- ○【書籍推薦】:
- ※1.心的導引(Turning the Mind into an Ally): 從忙亂到安住的藝術—調心九階段(2003), 薩雍米龐仁波切(the Sakyong, Jamgon Mipham)著,周和君譯;台北:橡樹林。
- ※2.達賴喇嘛著「禪修地圖」(2003) (H.H. Dalai Lama, Stages of Meditation),項慧齡與 廖本聖譯,台北:橡樹林。

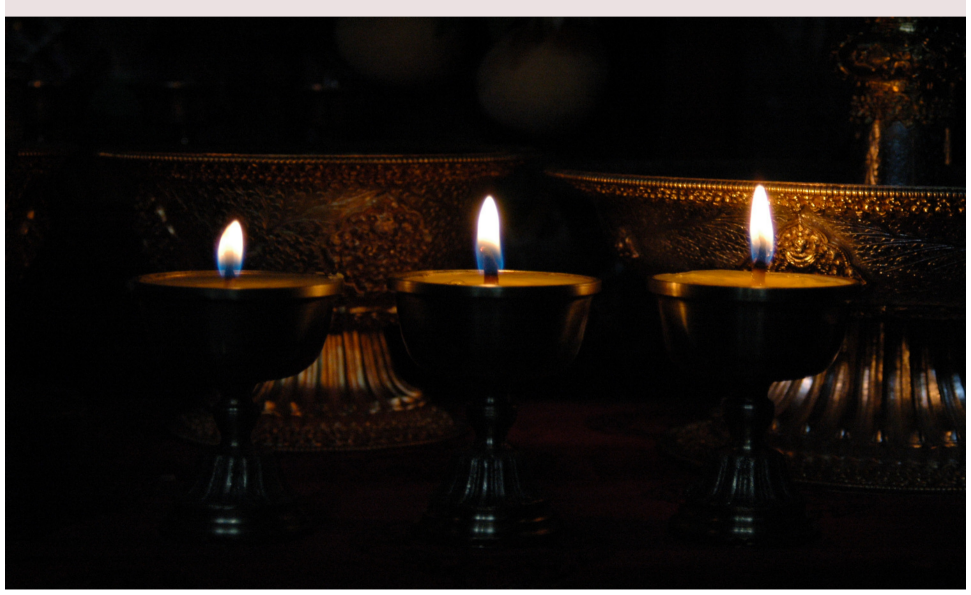
- (書籍推薦): 3.Tharngu Rinpoche (2000), The Middle-Way Meditation Instructions of Mipham Rinpoche: Chapter 5: the Nine Stages of Placing the Mind, trans. by Ken and Katia Holmes, USA: Namo Buddha Seminar.
  - 4.Khenpo Tsultrim Gyamtso Rinpoche, (2001) Progressive Stages of Meditation on Emptiness, trans. by Shenpen Hookham, New Zealand: Zhyisil Chokyi Ghatsal Publications.

## 桑耶精舍共修時、禪修的方法:

- 每日應修持的內容:【四念處】
- 1. 無常觀:對治昏沉心
- 2. 數息觀:對治散亂心
- 3. 不淨觀或白骨觀:對治貪心與惡念
- 4. 慈悲觀:對治瞋心與殺心
- 5. 無量壽佛觀:對治愚癡心



## 發願與迴向:願您心中常常有一盞正法的光明之燈



- ◆○大腦的運作←→粗重心識(心與氣)的生起
- · ○西藏佛教強調:修持氣、脈、明點的重要性←部份源自於印度教的「軍荼利 (Kundalini)瑜伽」;尤其是「三脈與 七輪」的思想,是非常重要的。
- ○Home-work:《瑜伽、神修、禪觀》 (1997)李開濟著,台北:文津出版社。
- Chapter 2:「印度瑜伽術」pp.65--103

- ○印度教的「軍荼利 (Kundalini) 瑜 伽」;「三脈與七輪」的思想:
- ○三脈:左脈(Ida)、右脈(Pingala)、中脈(Susumna)
  - · ex: 岡波巴大師在密勒日巴的指導下, 修習氣、脈、明點之法門,所以親見報 身佛顯現,進而親証法身而當生成佛。

- ○七輪:(由下而上)
- 1. 海底輪 (Maladhara Chakra) :金黃色
- 2. 生殖輪 (Svadhisthana Chakra) :血紅色
- 3. 臍輪 (Maniputra Chakra) :黑雲色
- 4. 心輪(Anahata Chakra):深紅色
- 5. 喉輪(Visuddha Chakra):白色
- 6. 眉間輪 (Ajnacakra Chakra): 淨白色
- 7. 頂輪(Sahasradala Chakra): 色
- ○修習氣、脈、明點之法門,所得到的瑜伽 成就:一、八種神通;二、二十六種小成就。

- · ○大腦的運作 → 粗重心識(心與氣)的生 起:屬於因果關係
- 1. 實質原因: (因)
- 2. 輔助情況: (緣)
- ○要讓甲和乙之間,產生因果關係,必需具備三種條件:這些條件,必然是無常的一不可能永恆不變
- ○兩種性質不同的現象:
- 1.物質現象:可用數值測量
- 2.心智現象:純粹的經驗

- ○根本識→根本 (original; foundational):
- 1.心的客體:空性 (emptiness)
  - 它是一切輪迴,或究竟解脫的根本
- 2.主體的覺性:淨光 (pure light)
  - · 淨光 (pure light) 會轉化為証悟的心 (the mind of complete enlightenment)
- Ex: 虹光身 (rainbow body)



不斷變化的心識



蓮師的虹光身不斷變化的心識·

- (大圓滿的教法) (Great Perfection)
- Ex:第五世 Dalai Lama及,現在第十四世 Dalai Lama(從頂果法王而學)才弘揚大圓滿的教法。
  - 〇「一切的根本」有二義:
  - 1.潛藏習氣的基礎 2.本初實相
  - ○此兩義的相同點與不同點:
  - 1.相同點:他們不隨著外相(或外境)跟著走
  - 2.不同點:潛藏習氣>>有妄念
  - 本初實相>>光明而解脫(明空雙運



· 不斷變化的心識.



不斷變化的心識

## 7. 不斷變化的心識: 化身佛



- ○本初覺性,有三種:
- 1. 基本的本初覺性
- 2. 光明的本初覺性
- 3. 自然的本初覺性
- 〇...瞭解心識是很重要的
- 夢境是通往本初覺性的橋樑



## Chapter 4: 8. 心識:一切的根本

Q:何謂心識本身的起源?

- A: 【經續派//大乘佛教→ 因乘】:
  - •1. 前面的心識→轉化為後的心識
  - 2. 潛藏的習性→轉化為心識
- 【金剛乘//西藏佛教→果乘】:
  - •1.不同的名稱:極微細心、本初心識、本初淨光
  - 2. 「氣一心」: 是一切輪迴與涅槃的根本
  - •3.「氣一光」:也是緣起,而無實體、無自性的

#### 《般舟三昧經》:

- 得般舟三昧,需要三種力:
- 1. 佛力(the power of Buddha):「佛力加持」→發願求佛加持←常念佛、常持咒
- 2. 法力(the power of Dharma or Concentration) : 「緣三昧力」→止觀的 重要←每天靜坐
- 3. 自力(the power of Yourself):「自善根熟」→自己的信願行←常懺悔業障、常誦大乘經典ex:般若經

## 心宏法師的法語:心地法門

#### • 【訶斥五欲】:

- •1. 色欲:一念貪著眼根(感官)的享受
- 2. 聲欲:一念貪著耳根(聲音)的享受
- 3. 香欲:一念貪著鼻根(香氣)的享受
- 4. 味欲:一念貪著舌根(美食)的享受
- 5. 觸欲:一念貪著身根(肉體)的享受
  - 知足淡泊,清心寡欲。
  - 一切言行,合乎中道。

- ○心的自性,可區分為:
- 1.心(mind)和心智(mental activity)的功能
- 2. 覺性分二:
- A.概念性的:有能所的概念
- B.非概念性的:超越能所的概念
  - ○無著菩薩的《阿毗達磨大乘集論》:
- 五十一種的心智因素中,有四種會變異的因素,睡眠就是其中之一。

- ○如何依靠睡眠來修行?
- 【經續派//大乘佛教】:
  - 1. 睡前試著完善的心智狀態:

- A. 慈悲觀 B. 無常觀 C. 觀照空性
- · D. 淨土觀法:蓮花觀(四色:青黃赤白)
- 2. 利用夢境,來檢驗自我的修持。

• 【金剛乘//西藏佛教】:四部密續



- · T14, No. 494 阿難七夢經:東晉、天竺三藏、竺曇無蘭譯
- · [0758a04] 阿難在舍衛國。有七種夢。 來問於佛。一者、陂池火炎滔天。
- 二者、夢日月沒星宿亦沒。
- 三者、夢出家比丘。轉在於不淨坑塹之中。在家白衣。登頭而出。
- 四者、夢群猪來。觝揬栴檀林怪之。

- · [0758a04] 五者、夢頭戴須彌山。不以為重。
- 六者、夢大象棄小象。
- 七者、夢師子王。名華撒頭上。有七毫毛。在地而死。一切禽獸。見故怖畏。後見身中蟲出。然後食之。
- 以此惡夢。來問於佛。

- ·佛時在舍衛國普會講堂上。與波斯匿王。說 法苦習滅。得道為樂。見阿難憂色愁苦叵 言。
- ·佛告阿難。汝於夢者。皆為當來五濁惡世。 不損汝也。何為憂色。
- ·第一、夢陂池火炎滔天者。當來比丘。善心轉少。惡逆熾盛。共相殺害。不可稱計。
- ·第二夢者、日月沒星宿亦沒。佛泥洹後。一切聲聞。隨佛泥洹不在世。眾生眼滅。

- ·第三、夢出家比丘。轉在於不淨坑塹之中。在家白衣。登頭出者。當來比丘懷寿嫉妬。至相殺害。道士斬頭。白衣視之。諫訶不從。死入地獄。白衣精進。死生天上。
- · 第四夢者。群猪來觝揬栴檀林。怪之者。當來白衣。來入塔寺。誹謗眾僧。 求其長短。破塔害僧。

- 第五夢者。頭戴須彌山。不以為重者。 佛泥洹後。阿難當為千阿羅漢。出經之 師。一句不忘。受悟亦多。不以為重。
- · 第六夢者。大象棄小象。將來邪見熾 盛。壞我佛法。有德之人。皆隱不現。
- ·第七、夢師子死者。佛泥洹後。一千四百七十歲。我諸弟子修德之心。一切惡魔不得嬈亂。七毫者。七百歲後事。

#### Chapter 4: 9. 化睡眠為修行【補充資料】

- 南開諾布仁波切等主講(2004)「寶曼法集 No.21」:《睡夢瑜伽》pp.207-298,台北: 寶曼印經會
  - ○產生夢境的形成因緣,可分為兩大類:
  - 1. 來自業力的軌跡:與身語意的壓力有關
  - · A. 過去世的複雜的業力
  - · B. 今生童年時期所留的影響
  - · C. 最近三業的造作
  - 2. 來自心念的明性:因為精進修持而產生的夢境

- ○如何依靠睡眠來修行?
- 【金剛乘//西藏佛教】:
- 四部密續(事部、行部、瑜伽部、無上瑜伽部)
  - 1. 前三部:透過自己本尊的禪定瑜伽,可提昇作夢狀態的澄明性。Ex:念佛三昧,或專修六字大明咒
  - 2. 第四部:無上瑜伽部

- 2. 第四部:無上瑜伽部
- · A. 內涵:內涵分三:
- 1)討論修行道的本質
- 2)討論修行成佛的目標
- 3)討論實相的基本自性:心的實相
- · B. 狀態:身心的狀態分三:
- 1) 粗重身心
- 2)微細身心
- 3)極微細身心



- 2. 第四部:無上瑜伽部
- · A. 內涵:內涵分三:
- · B. 狀態: 身心的狀態分三:
- · C. 修持過程:
- 1)粗重身心→ 2)止觀的修持→
- 3)睡夢狀態(生起特殊睡夢身)→
  - · 4)微細身心→ 5)中陰狀態→
- 6)極微細身心(本初淨光)



#### Chapter 4: 10. 善用化現身修行

- 【法身一死亡】:睡眠
- 1.一切粗重層次的氣與心,皆融入根本淨光
- · 2.一切擴增的現象,也融入法界體性(實相 dharmadhatu;究竟實相界的自然本性 the very nature of the sphere of ultimate reality)
- •【報身一中陰】:作夢
- 1.從死亡淨光裡,會生起極微細的氣與心
- 2.報身與特殊睡夢身,都是微細的狀態
- •【化身一入胎】:清醒
- •1.入胎時,從微細的狀態中,會形成粗重身與粗重心
- 2.十二因緣:上、中、下根器的人,從不同處下手。

## 研討題目:

- 1. 分想您這生曾經做過的好夢與惡夢?
- 2. 你【內在】如何面對這些夢境,與 【外在】如何處理他們?
- 3. 他們對你的修持有何啟示?

#### Chapter 4: 10. 善用化現身修行

- 【法身一死亡】:睡眠
- 1.一切粗重層次的氣與心,皆融入根本淨光
- · 2.一切擴增的現象,也融入法界體性(實相 dharmadhatu;究竟實相界的自然本性 the very nature of the sphere of ultimate reality)
- •【報身一中陰】:作夢
- 1.從死亡淨光裡,會生起極微細的氣與心
- 2.報身與特殊睡夢身,都是微細的狀態
- •【化身一入胎】:清醒
- •1.入胎時,從微細的狀態中,會形成粗重身與粗重心
- 2.十二因緣:上、中、下根器的人,從不同處下手。

# Chapter 4: 10. 善用化現身修行 • 小結:

- ○死亡淨光可被當作達到法身境界的 修行道 ex:宗喀巴大師
- ○中陰狀態也可被用來成就報身的境界
- ○入胎則是成就化身境界的途徑

- ① 1.三組的狀態:
- ② 2. 觀修的過程:
- 〇 3.兩種次第:
- 〇 4.影響因素:
- ○ 5.睡夢瑜伽的目的:



- ① 1.三組的狀態:
  - 1)死亡、中陰、入胎:
  - 2)法身、報身、化身:
  - 3)睡眠、作夢、清醒:



#### • ②2.觀修的過程:

- · 1)「觀想(visulization)」讓自己熟悉死亡的八種過程(Note:參考本書pp.237的附錄一)
- 2)不斷地訓練自己,安住於心識的淨光層次
- 3) 【互為因果的關係】:
- ·【A1:因】:白天的禪修經驗→【B1:果】: 入睡後認出分解的過程
- ·【B1//A2:因】:睡眠中清楚的覺知→【B2:

果】:臨終時自在的解脫

- ○ 3.兩種次第:
- 1) 生起次第:
- 單純地只是透過觀想,來進行修持
- 2) 圓滿次第:
- · A. 透過觀想+氣瑜伽的練習(包含寶瓶氣)
  - →將氣帶入中脈→淨光就會真實顯現→進行 完整的修持(理論與實際的結合)
- · B. 很輕易地辨認出睡眠的淨光:這是「心、 氣、光」三者的結合。

#### • ○ 4.影響因素:

- 1)飲食因素:讓飲食符合自己的代謝功能
  - ·飲食的量減少→睡眠較為淺薄→夢境較為清晰。【建議】:作禪修日記(Ex:以一個月的一個星期為單位)
- 2)氣的引導方向:將自己的注意力引導至前額
  - · A. 睡的太淺:注意力引導至臍輪或密輪
  - · B. 睡的太深:注意力引導至喉輪



- ・ 5.睡夢瑜伽的目的:
- 1) 要在夢中知道那是個夢
- •2)專注於心中的睡夢身,試著把身體的氣納入中脈的心輪
- 3) 體驗到睡眠淨光
- · Ex:觀想上師或本尊在心輪間

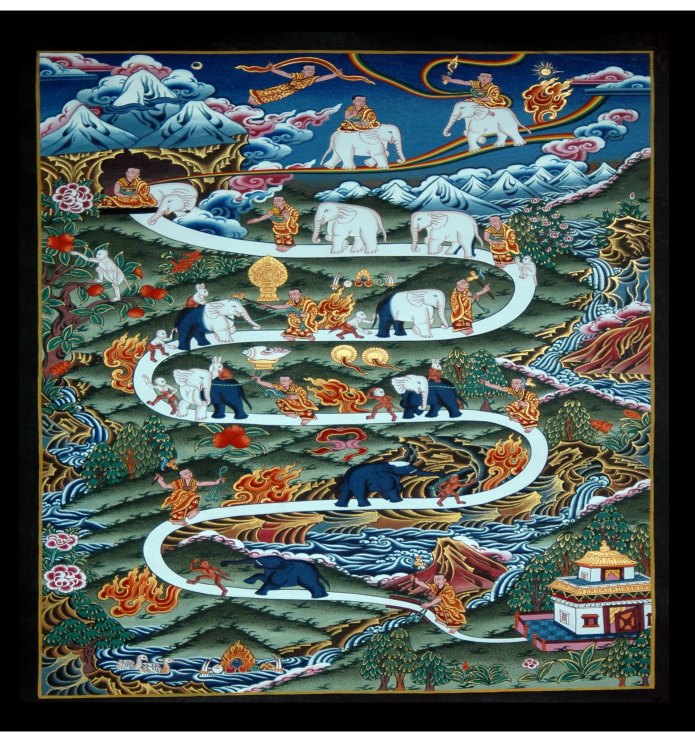


## ◎参考書目:【世間學】

- · 1. 西格蒙德、佛洛伊德著, 孫名之譯、巫毓筌審定(2000)《夢的解析: Die Traumdeutung》, 台北:貓頭鷹出版社。
- 2.Stephen Segaller & Merrill Berger 《夢的智慧:榮格的世界》(*The Wisdom of Dream*) (2000),曾廣志等譯,台北:立緒出版社。

## ◎参考資料:【出世間學】

- 1. 《瑜伽、神修、禪觀》(1997)李開濟著, 台北:文津出版社。
- 2. 《生與死的禪法》(2005)談錫永著,台北:全佛出版社。
- 3. 《睡夢瑜伽》(2004) 南開諾布仁波切等 主講「寶曼法集No.21」:pp.207-298,台 北:寶曼印經會
- 4. 宗喀巴大師的《那羅巴六瑜伽》上、下兩冊(Tsongkhapa's Six Yogas of Naropa),台北:庵阿口十牛出版社。



止觀的過程 九住心

## 研討題目:

- 1. 分想您這生曾經做過的好夢與惡夢?
- 2. 你【內在】如何面對這些夢境,與 【外在】如何處理他們?
- 3. 他們對你的修持有何啟示?

#### 早期禪宗的修持包含五個步驟:

- 1. 懺悔: 拜佛
- 2. 發願: 發四弘誓願
- 3. 誦經: 誦般若經、金剛經
- 4. 静坐:修大乘【ex:無量壽佛 觀】或小乘禪觀【ex:四念處】
- 5. 迴向: 三種迴向: 迴向眾生、 菩提、法界

#### 《般舟三昧經》:

- 得般舟三昧,需要三種力:
- 1. 佛力(the power of Buddha):「佛力加持」→發願求佛加持←常念佛、常持咒
- 2. 法力(the power of Dharma or Concentration) : 「緣三昧力」→止觀的 重要←每天靜坐
- 3. 自力(the power of Yourself):「自善根熟」→自己的信願行←常懺悔業障、常誦大乘經典ex:般若經